
ضروريات المذهب... إشكالية المفهوم والمصداق

 تساؤلات: 

على كل حال ماذا يقصد هؤلاء من الضرورة؟ وما هي الضرورات المذهبية؟ 

وإيضاح المطلب وما نريد أن نصل إليه نطرحه على شكل تساؤلات أولاً كالتالي: 

· هل تحدث أهل البيت عن معنى الضرورة ومفهومها؟ 

الأدلة خلال من أولاً إثباتها من تنشأ الضرورة أن هل آخر: وبمعنى المذهبية؟ الضرورة تأتي أين من ·

أن يمكننا بحيث والسنة كالقرآن شرعي دليل ذاتها بحد هي أو مذهبية ضرورة بأنها نحكم ثم الشرعية

بالقرآن يحتج كما تماماً - المذهبية بالضرورة - بها والنفي الإثبات حيث من ما قضية على نستدل

والسنة والعقل والإجماع - عند بعضهم -؟ 

بعض تبدو هذا ومن الإطلاق؟ على أحد منهم يشذ لا بحيث المسألة هذه في الكل اتفاق الضرورة وهل ·

التساؤلات: 

هذه تسمى لا بحيث القاعدة تنخرم هل ضرورة عنها يقال التي القضية هذه العلماء بعض خالف إذا ·

القضية ضرورة مذهبية؟ 

· وهل يمكن تغليب بعض الآراء على بعض؟ 

· أو هل يمكن أن تكون الضرورة مما لا خلاف فيها في القرآن والسنة والعقل؟ 

منها ليتكون الروايات إحدى مدلول تغليب يمكن هل ما قضية اتجاه في الروايات اختلفت لو وماذا ·

الضرورة؟ 



المسائل لكل هي أو آنفاً المذكورة العبارات في الحال هو كما بالأحكام مرتبطة الضرورة وهل ·

العقدية وكذلك التاريخية وغير ذلك؟ 

· وهل يمكن أن تتحول هذه الضرورة في زمن من الأزمان إلى غير ضرورة؟ 

إذا تبلورت هذه التساؤلات نتناول البحث في عدة نقاط: 

 1 - مفهوم الضرورة: 

تقول: الاضطرار، لمصدر اسم الضرورة الليث: وقال ضرورات، على ويجمع الحاجة هي اللغة في الضرورة

 [1]حملتني الضرورة على كذا وكذا.

إلى حصوله في يحتاج لا الذي هو تصديقاً»: أو كان «تصوراً الضروري أن فيقال المنطق في الضروري أما

عملية خلال من إلاّ يحصل فلا وفكر ونظر كسب إلى يحتاج الذي وهو النظري ويقابله وفكر. ونظر كَسْبٍ

 . [2]التفكير

بتعريف يعرّفه أن دون كتبه في ذلك كرر من ومنهم تعريفاً، لذلك ذكر من فمنهم العلماء عرف في أما

محدد، فتراه يقول هذا من ضروري المذهب أو هذا مخالف لضروري المذهب دون بيان مفهومه. 

وأما الذين عرفوه فلم يتفقوا في مفهوم فمثلا: 

نبينا به جاء مما أنّه يعرفون ملتنا غير وعلماء ملتنا علماء الذي هو الدين «فضروري بعضهم قال

غير وعلماء مذهبنا علماء الذي هو المذهب، ضروري ذلك قياس وعلى والحج، والصوم والزكاة كالصلاة (ص)،

 . [3]مذهبنا يعرفون أنه مما قال به صاحب مذهبنا، كبطلان العول والتعصيب»

وهذا التعريف للضروري يركز على عنصر الاشتهار والوضوح في المسألة. 

ضروري فهو دليل إلى الإسلام من كونه إثبات في حاجة لا عملي أو اعتقادي حكم «كل بعضهم: ،[4]وقال

في يحتاج عملي أو عقدي حكم وكل وعصمته... (ص) محمد سيدنا ونبوة برسالة الاعتقاد قبيل من وذلك

إثبات كونه من الإسلام إلى الدليل فهو النظري، كأكثر تفاصيل العقيدة والشريعة». 



تلاحظ كما وهذا والبرهان، الدليل إلى احتياجه عدم جهة على - واضح هو كما - يركز التعريف وهذا

كالتعريف الوارد في المنطق. 

هناك أن على يدل ما فيها يرد لم بل التعريفين، كلا على يدل ما فيها يرد فلم البيت أهل روايات أما

باب من ذلك وغير والصيام كالصلاة الدينية الضرورات بعض يظهروا ربما نعم بالخصوص، مذهبية ضرورة

بيان أهمية هذه العبادة أو تلك وتشديد النكير على تركها أو جحدها. 

 2 - موطن هذا المصطلح: 

الفقهية الكتب تجد أن فقلَّ الفقه في المصطلح هذا يقال ما أكثر أن التتبع خلال من يظهر ربما

أن ينبغي الضرورة بل مذهبية ضرورة فيه ليس العقدي الجانب أن هذا معنى وليس منه، خالية الاستدلالية

على طغت الفقهية والموسوعات التأليف كثرة إن سابقة أبحاث في قلنا كما ولكن أكثر العقائد في تكون

الموسوعات في المصطلح هذا مثل لتجد والكيف الكم في مقارنة توجد لا بحيث العقائدية الموسوعات

العقائدية. 

وعلى كل حال يظهر من كلام الفقهاء والمتكلمين أن ضروري المذهب عقدي وفقهي: 

يعتقد أن التشيع إلى ينتسب من كل وعلى عشر الاثني الأئمة بإمامة كالإيمان العقدي: المذهب ضروري أما

عشرياً اثني إمامياً كونه من خرج فقد الثلاثة بالأصول آمن لو حتى الاعتقاد هذا ترك ومن الأصل بهذا

معناه يرجع الذي التشيع لمذهب أصل فالإمامة عليهم، ما وعليه للمسلمين، ما له مسلماً، كونه إلى

ودليله إلى حديث الغدير وحديث الثقلين والسفينة وغيرها من الأحاديث. 

وفتح الطلاق، على الإشهاد ووجوب والتعصيب، العول، ونفى المؤقت، كالزواج الفقهي: المذهب ضروري وأما

علمه مع منها فرعا أنكر فمن الإسلامية، المذاهب سائر دون به اختصوا مما ذلك إلى وما الاجتهاد، باب

بثبوته في مذهب التشيع لم يكن شيعياً. 

وفي مقابل هذين النوعين لم يتحدثوا بأن هناك ضرورة أخلاقية أو تاريخية أو قرآنية أو غير ذلك. 

أم كان جاهلا الإسلام، عن خارجا يكون الأصول بأحد يدين لا الذي أن الضرورية، والفروع الأصول بين والفرق

الرسول عن بصدوره العلم مع ذلك كان فإن والزكاة، كالصلاة ضروري، بفرع يدين لا الذي أما جاهل، غير



(ص)، فهو غير مسلم، لأنه إنكار للنبوة نفسها، وإن كان جاهلا بصدوره عن الرسالة، كما لو نشأ في بيئة

على ولو الرسول، به جاء ما بكل ملتزماً كان إذا بإسلاميته ذلك يضر فلا والمسلمين، الإسلام عن بعيدة

الفرعية الأحكام إنكار أما الجاهل، فيه يعذر ولا للمسلم، منه لابد أمر بالأصول فالتدين الإجمال، سبيل

دين أصول من أصلا ليست فالإمامة الدين، من بأنها العلم مع إلا المسلم بإسلامية يضر فلا الضرورية

ولكنه والمعاد، والنبوة، بالتوحيد، اعتقد إذا مسلم فمنكرها التشيع، لمذهب أصل هي وإنما الإسلام،

ليس شيعيا. 

 3 - هل الضرورة تعتمد على دليل أو هي دليل: 

هل أن الضرورة تعتمد في ركيزتها على البديهة كما هو قول بعضهم بحيث لا تحتاج إلى تفكير أو لا؟ 

من كثيراً تثبت التي والروايات بالآيات نعمل ماذا وفكر نظر إلى تحتاج لا الضرورة أن قلنا إذا

تفاصيل العقيدة الشرعية، وكثيراً من المسائل الفقهية؟. 

المذهبية الضرورة إدراك يمكننا ذلك فمعنى وتفكير نظر إلى تحتاج المذهبية الضرورة أن قلنا إذا أما

أهل كإمامة الإمامة أن السابقة النقطة خلال من واضح فمثلاً والروايات الآيات خلال من الدينية أو

أنها أدركنا لما الكثيرة الروايات من وغيرهما الثقلين وحديث المتواتر الغدير حديث لولا (ع) البيت

حكمنا لما عندنا الروايات لولا الطلاق في الإشهاد وجوب أو المؤقت بالزواج الحال وكذلك مذهبية ضرورة

عليها بأنها ضرورة مذهبية. 

والعقل والسنة كالكتاب الشرعية والأدلة المصادر خلال من تنشأ إنما المذهبية الضرورة فإن وعليه

ليقال الأدلة هذه مقابل في الأدلة من دليل بأنها الضرورة اعتبار يمكن ولا - به يؤمن لمن - والإجماع

التعريف وسيأتي مذهبية، ضرورة كونها على بناءً ترد أو ما قضية تُقبل بحيث مثلا» المذهب «لضرورة

الذي نراه صحيحاً في ذلك. 

فمثلاً هل وجوب الحج ضرورة مذهبية أو دينية؟ 

الكريم الكتاب من أتت أنها واضح الضرورة؟ هذه أتت أين فمن - كذلك وهو - ضرورة بأنه قلنا إن

القرآن وصريح ﴾ سَبِيلاً إِلَيْهِ اسْتَطَاعَ مَنِ الْبَيْتِ حِجُّ النَّاسِ عَلَى وَلِلّهِ ﴿

القرآن لصريح هي فإنما الحج ضرورة على خاصة والشيعة عامة المسلمين بإجماع قلنا ولو ذلك، في واضح



لا أن الإجماع أو الاتفاق هو الذي ولّد الضرورة فتأمل. 

آي على الاعتماد من تولدت والتي المذهب ضروريات من مثلا القدمين على المسح اعتبار في الحال وكذلك

المذهب ضروريات من ضرورة وتكون طبقها على يكون الشرعي الحكم جعل مما اللغوي مدلولها وفهم الوضوء

لا غير لا أنها ضرورة بنفسها. 

وقد يقال أن الضرورة ارتكاز ذهني لدى العلماء لا تحتاج فيها إلى بحث ودليل وفكر. 

الأئمة عايشوا الذين النص عصر في عاشوا لمن يكون إنما الذهني الارتكاز هذا إن بذلك سلمنا لو فيقال:

وأخذوا منهم فعلاً وقولاً وتقريراً لا لمن تباعد عن عصر النص وخصوصاً المتأخرين ومتأخري المتأخرين. 

 4 - أحكام الضروري: 

تفاصيل أكثر فإن الثاني التعريف في جاء كما دليل إلى يحتاج لا الذي هو الضروري بأن سلمنا لو

لإثباتها وبرهان دليل إلى تحتاج جميعاً لأنها الضروري ضمن تدخل لن الفقهية المسائل وكذلك العقائد

وكتصديقنا الوجود معنى كتصورنا المنطقي الضروري فهو دليل إلى لإثباته يحتاج لا الذي وأما نفيها، أو

بأن الواحد نصف الاثنين. 

فإنها العقيدة تفاصيل من عقائدية قضية أي أو العصمة إثبات أو مثلاً البيت أهل محبة وجوب إثبات أما

من بغضهم وحرمة البيت لأهل المحبة وجوب تثبت التي والروايات الآيات نورد فإننا لذا دليل إلى تحتاج

الأنبياء ضرورة أثبتنا بعدما والأئمة للأنبياء العصمة ونثبت مباشرة النبي من الصادرة الروايات

عصمة يدرك أحد عندنا يوجد ولا أثبتناها. لما عقلي ولو دليل إلى تحتاج لا كانت ولو للناس والرسل

الأنبياء - مثلا - إدراكاً بديهياً دون فكر ونظر. 

القضية هذه لتكون ذلك على تؤكد التي والروايات الآيات نورد فإننا الفقهية الضرورة في الحال وكذلك

ضرورة مذهبية أو دينية وإلا كيف تكون ضرورة بدون إثباتها من خلال الأدلة الشرعية. 

ومن هذا يتضح عدم صحة الأحكام التي أطلقها بعض ترتيبا على إنكار الضروري والتي مفادها: 

أن والحال سلف، كما بذلك عرفه بعضهم أن حتى الاستدلال، إلى تحتاج التي القضايا نطاق عن خروجه أولاً:



ما يقال أنه ضرورة لا بد من الاستدلال عليه وإثباته أولاً ليكون ضرورة. 

من كضرورة والصيام الصلاة وجوب نعم ونقول: التقليد، أو للاجتهاد محلاً ليس الضروري أن ثانياً:

الإسلام من هذا أن قلنا لما الدليل ولولا دليل فيها ولكن اجتهاد فيها ليس والمذهب الدين ضرورات

أصلاً. وقد مثلنا أعلاه بالحج. 

 . [5]ثالثاً: الحكم بكفر منكره وإخراجه عن المذهب، كما عليه مشهور الفقهاء والمتكلمين

- ثبوتها فرض على - المذهبية الضرورة إنكار أن والصحيح ذاته، حد في دليل إلى يستند لا الكلام وهذا

أنكر كمن (ص) الرسول لرسالة إنكاراً ذلك كان إذا إلا إليه منتمياً كونه من صاحبها يخرج أقل لا

من يخرج ولا بكفره يحكم فلا لشبهة أنكرها لو وأما مثلا قطعي بطريق االله رسول من ثبوتها مع الصلاة

المذهب أيضاً. فالحكم بالكفر في حدّ ذاته مما لا يسنده دليل. 

لا عموماً ذلك في قيلت التي والأحكام نفيه، أو لإثباته دليل إلى يحتاج الضروري أن هنا: الكلام وخلاصة

تستند إلى دليل بمقدار ما هي تسليط للرأي الخاص بعد تبني فكرة ما. 

 انقلاب الضروري إلى نظري وبالعكس: 

العكس أو نظري إلى الضروري ينقلب هل دليل إلى يحتاج لا ما الضروري من المراد كان إذا نتساءل: وهنا

أو لا يمكن؟ وهل للزمان تأثير في ذلك أو لا؟ 

يتغير لا دليل إلى يحتاج لا الذي فهذا دليل إلى يحتاج لا ما وهو عرفوه كما الضروري كان إذا الجواب:

قيام وإلى بل هذا يومنا وإلى النص عصر منذ «2 =1+1» فـ تماماً المنطقي كالضروري الزمن بمرور

فقد مختلف، الكلام فإن دليل إلى يحتاج ما الضروري بأن قلنا إذا أما الزمن، بمرور يتغير لا الساعة

وضياع الزمن تقادم مع ولكن ضرورياً، النص عصر في كان أمرٍ فربَّ نظري، إلى ينقلب الضروري أن يقال

 . [7] . وقد مثل ذلك بخلافة أمير المؤمنين [6]الأدلة والقرائن وكثرة الشبهات جعلته نظرياً

بداية في كانت فقد الضروريات، من كثير في واقع ذلك إن بل ضروري، إلى النظري انقلاب في الحال وكذلك

كان فربما والأشخاص، والأمكنة الأزمنة باختلاف يختلف الضروري أن يقال قد بل نظرية، أموراً تشريعها

 . [8]الحكم ضرورياً عند شخص أو جماعة، ونظرياً عند آخرين



لأنه والأحوال الظروف تغيرت مهما ضروري فالضروري ومكان بزمان يتغير لا الضروري أن عندنا: والحق

مستند إلى دليل ونمثل لذلك بالأمثلة لأنها الأفضل إلى تقريب الفكرة: 

يعتبرون وأفراده المذهب أركان فإن المذهب ضروريات من ضرورة المؤمنين أمير خلافة أن نقول عندما

الكثيرة الأحداث خلال من غيره من بالخلافة الأحق وأنه هذا، يومنا وإلى النص عصر منذ الخلافة بهذه

أمير خلافة أن وهل وغيرهما، الثقلين وحديث الغدير كحديث المؤمنين أمير حق في قيلت التي والمتكثرة

المؤمنين كانت في عصر النص ضرورية ثم أصبحت نظرية كما ادُّعِي - أو كانت نظرية ثم أصبحت ضرورية؟ 

تبدلت ولئن الخلاف فيه نرى لا أمر المذهب ضروريات من ضرورة واعتبارها المؤمنين أمير خلافة فإن كلا

ولا الأيام، من يوم في كذلك تكن ولم مذهبنا في والرد للأخذ مدار وهي فيها ناشئ الخلاف أن يعني فهذا

أحد من المذهب يقول بذلك، هذا في المثال العقدي. 

إلى تتغير ولم النص زمن منذ ثابتة الأمور هذه فإن العول نفي أو المؤقت كالزواج الفقهي المثال أما

الآن لتتحول من ضرورية إلى نظرية أو العكس. 

كانت فلو حقيقة، ولا دليل على يستند لا فمما والأزمنة الأشخاص باختلاف مختلف الضروري بأن القول وأما

لشخص كان وإذا ضرورة؟! عندهم الأمر ذلك يعتبر لا الذين على نحكم فماذا زمن دون زمن في ضرورية الأمور

المنسجمة الخاصة ضروراته وزمان شخص لكل سيكون هذا وعلى ضرورة، يرها لم من على نحكم ماذا شخص دون

معه وبهذا سيتبدل الدين ويتشكل بأمزجة أصحاب الضرورات ولا أظن عاقلاً يقبل بهذا الكلام. 

يتبدل ولا النص عصر من ضروريته في يمتد أن بد لا الضروري إن نقول: باباً[9]لذا علينا يفتح وهذا

جديداً وهو أن الضروريات التي تنشأ في الأزمنة المتأخرة هل هي معتبرة؟ 

 الضرورة المتأخرة: 

والعقدية الفقهية الأحكام بعض تبني من والمعاصرة المتأخرة العصور في يقال ما على الاعتماد يمكن هل

من أنها ضرورة من ضروريات المذهب؟ 

الأحكام إثبات خلالها من ليمكن والسنة القرآن مقابل في دليلاً ليست الضرورة أن سبق فيما قلنا أولاً:

مسألة في الجواهر صاحب توهمه قد كما حادثة ضرورة خلالها من وليتشكل العقائدية والمسائل الشرعية



 . ومن أين أتى بالضرورة ليقال[10]عدم قبول شهادة غير الشيعي بكونه «ضرورة المذهب في هذا الزمن»

عنها ضرورة، وكذلك الحال فيما ذكره في الاستدلال على حرمة بعض الحيوانات البحرية. 

لا وأن النص عصر إلى تمتد أن بد لا أي قلنا كما حادثة تكون لا الضرورة أن نعتقده: كما والصحيح

تتبدل. 

ليست فهي المعصوم، من المتلقى الحكم وضوح من تنطلق تكوّنها أصل في الضرورة إن ذلك: في «والوجه

السنة، عن كاشفة ـ كالاجماع ـ كانت وربما منهما، منطلقة هي وإنما والسنة، الكتاب مقابل في دليلاً

من درجة بلغ الأسباب من ذلك لغير أو والمتكرر الواضح التنصيص بسبب الحكم انتشار أن الأمر غاية

لا هذا لكن المسألة، في الأخرى الوجوه وذكر الاستدلال عناء تجشم إلى معها يحتاج لا الأذهان في الوضوح

مفاد مع ـ المتأخر الزمن في المنعقدة سيما لا ـ الضرورة انسجام مدى عن الطرف غض أو النظر صرف يعني

الشرعية، مقياس هي وليست الإسلامية للشرعية والنهائي الأساسي والمعيار المقياس فهما والسنة، الكتاب

الإسلام يعرض قد فهذا متأخر، زمن في ناشئة كانت لو حتى ذاتها في وحجة دليلاً الضرورة كانت إذا وإلا

الاجتهادي العقل ويستقيل بالعقم الفكر ويُصاب التقليد يسود عندما لأنه والتحريف، للتشويه نفسه

الضروريات مصاف في وتغدو الزمن بمرور الناس فيألفها الأذهان، في المغلوطة المفاهيم من جملة تترسخ

وينقلب الظروف تتغير قد لاحقة مرحلة وفي ثم نفسه، الدين في نقاشاً فيها النقاش ويغدو والبديهيات،

عدم للفقيه ينبغي ولذا الموازين، وتختل الحقائق تضيع وبذلك ضرورياً، القضية تلك عكس ويصبح الأمر

ألم الواقع، إلى الوصول سبيل في الجهد بذل عن فيتوقف الشهرة أو الاجماع أو الضرورة بدعاوى الاغترار

بنجاسة الفتوى وكذلك إجماعياً؟! عكسها صار ثم اجماعية، أو ضرورية البئر ماء بنجاسة الفتوى تكن

العلماء بعض ادعى فقد وهكذا بالطهارة، القول بعدها شاع ثم الضرورية بالقضية أشبه كانت الكتاب أهل

المذهب ضروريات من ـ القياس حجية كعدم ـ الواحد خبر حجية عدم والسائد[11]أن الواقع أن مع ،

 . [12]اليوم في الأوساط الفقهية عكس ذلك»

غير شهادة قبول فمسألة الاجتهاد باب نقفل فإننا المتأخرة الأزمنة في الضرورة بوجود قلنا لو ثانياً:

الشيعي - مثلا - لا مجال فيها للاجتهاد والحال أن هذا الكلام غير تام. 

كما المعاصرة بل المتأخرة العصور في ضروريات إلى - الغلو من - الغاليات تحول والأمرّ والأدهي

مرة غير بيّنا قد "إنّا الرجال": علم في المقال "تنقيح كتابه في المامقاني االله عبد الشيخ يتبناه

فضائلهم مراتب بأدنى القول كون لوضوح إليه يركن ولا عليه يعتمد لا بالغلو الرجل القدماء رمي أن

هؤلاء، عند غلوا التشيع مذهب ضروريات من اليوم نعدّه ما وكون القدماء، عند غلوا الأئمة» «يعني



وكفاك في ذاك عدّ الصدوق نفي السهو عنهم غلوّا، مع أنه اليوم من ضروريات المذهب.. ". 

في معدوداً به القول كان (ع) الأئمة أوصاف في المذهب ضروريات من اليوم يُعدّ ما أكثر «أن وقال:

 [13]العهد السابق من الغلو»

صحته ثبتت قد عندهم منها ينكر ما ووجدت الصفة هذه على «فوجدتها وينكر» «يعرف كلمة حول وقال

 [14]بالبراهين الواضحة وصار من ضروريات مذهب الإمامية اليوم فتتبع»

أدلة من ودليلاً المعصوم كلام بمثابة هذا كلامه أصبح حتى الدينية العلوم طلبة من الكثير قلده وقد

الشرع يستدل به بعض الخطباء وبعض أهل العلم. 

القضايا تحويل بل عليها الاتفاق وجود يدعوا أن قائلوها يحاول قد فقط معاصرة ضرورة هناك فليس

التضليل إلى سبيل للأسف وهذا فيها، الخلاف مع المذهب ضروريات من ضرورة إلى بالغلو الموصوفة

وليس السنة ولا الكتاب في أصل لها ليس قاعدة من انطلقت أنها والمؤسف التشيع، من والإخراج والتفسيق

من مراراً عليه نؤكد ما وهذا المتأخرين، متأخري معونة ولا المتأخرين اتفاق ولا القدماء إجماع عليها

دخول بعض الأمور التي لا أصل لها ليست لتكون من المذهب فقط بل لتكون ضرورة من ضروريات المذهب. 

 الاختلاف في الضرورة: 

في كما تكون أي فيها الخلاف عدم المذهب ضروريات من ضرورة القضايا من قضية أي اعتبار ركائز من إن

التعريف الأول متفق عليها بين علماء الطائفية قاطبة لا يشذ عنها أحد. 

المرتضى السيد عند كما الواحد الخبر حجية عدم - الاتفاق حيث من - المذهب ضروريات من أن ادعى فمثلاً

الشيعة اتفاق يرى الطوسي الشيخ وهو والمكان الزمان في عنه يبعد لا قرينه أن والحال معه وكثيرين

على العمل بخبر الواحد. 

القميين من حولهما لف ومن الصدوق وتلميذه الوليد ابن تبناه كما المعصوم بسهو القول آخر: وكمثال

والسيد الخوئي والمحقق التستري ولكن القول بعدم سهو المعصوم في هذه الأعصار من ضروريات المذهب. 

المرتضى السيد ذكر كما به والعاملين فيه الاختلاف وجود مع المذهب ضروريات من القياس نفي بأن والقول



في مسألة له في أخبار الآحاد: «وفي رواتنا ونقلة أحاديثنا من يقول بالقياس ويذهب إليه في الشريعة،

 . [15]كالفضل ابن شاذان ويونس وجماعة معروفين...»

الولد: ولد مع الأبوين ميراث باب في قال حيث ذلك إلى يشير ما سره» «قدس الصدوق الشيخ كلام وفي

يقيس» من سبيل وهذا المستقيمة الطريقة عن قدمه به زلت مما وهذا قولنا، بخلاف شاذان بن الفضل «وقال

[16] . 

يمكن لا هنا ومن به، يقول أو بالقياس يعمل كان أنه من عنه اشتهر ما حسب الجنيد ابن مع الحال وكذلك

عدّ بطلانه من ضروريات المذهب. 

فرد كل لدى تتحقق العدالة أن معتبراً الثاني الشهيد عن كما الإمامي غير شهادة قبول في الحال وكذلك

غير شهادة رفض اعتبار عدم يعني مما ذلك. في الجواهر صاحب عليه ورد عقيدته بمقتضيات بالتزامه

الإمامي بأنها ضرورة من ضروريات المذهب علاوة على كونها ضرورة متأخرة. 

 الضرورات اعتبارية وليست حقيقية: 

لأي - وتكونه أصله في يعود أن بد لا المصطلح وهذا اعتباري مصطلح هو إنما الحادث الضرورة مصطلح إن

قضية من القضايا - إلى الكتاب والسنة. 

والسنة الكتاب من أصل لها يكون أن بد لا وتتكون لتكون - ضرورة أي - الضرورة إن آخر: وبمعنى

لنعتبرها ضرورة وإذا لم يكن لها أصل فلا نعتبرها ضرورة. 

دعاوى إطلاق في التسرع في ساعد والسائد المشهور مخالفة ومخافة الكلامية الأمور في التقليد ولعل

أن والواقع ومناقشته الدليل على الانفتاح ضد منيعاً حاجزاً أصبحت الضرورة هذه أن بحيث الضرورة

السنة في ولا الكتاب في أصل له ليس مما بعضه لأن فيه التأمل إلى يحتاج ضرورته ادعي مما كثيراً

انطلق أنه رغم الأذهان، في الضرورة سمة عليه أضفى الزمن من مدة العلمية الأوساط في استقراره وإنما

من ذهنية معينة ومناخ ثقافي محدود فمثلاً: 

الأخرى المذاهب أبناء احترام عدم على المذهب ضرورة صاحب[17]دعوى يرى كما شهادتهم قبول وعدم ،

الأجسام[18]الجواهر إلى النجاسة سراية بعدم إفتائه في للضرورة، الكاشاني الفيض بمخالفة والقول ،



الطاهرة إلا بانتقال عين النجاسة، ما يعني ضمناً أن المتنجس لا ينجس، وقد استغرب المحقق الهمداني

منحصرة الأعصار هذه في الشرع "ضروريات أن مفترضاً الضرورة، بمخالفة الكاشاني رمي على التجرؤ هذا

والزكاة والصوم كالصلاة القطعية، والسنة الكتاب من الشرع كلمات في الدوران الكثيرة الأحكام في

من عداها ما وأما الشارع من الصدور المعلومة الكلمات راجع من على شرعيتها تخفى لا مما ونحوها

يحتملوا لم بحيث جميعهم عرفها بان الأعصار هذا في المتشرعة لدى ضرورية أو إجماعية كانت وان الأحكام

 . [19]خلافها فإثبات صدورها من الشارع ولو بعد تسليم كونها كذلك يحتاج إلى مقدمات نظرية... "

التكوينيّة، بالولاية القائلون ومنهم العلماء، من أحدٌ يدّع فلم التكوينية الولاية مع الحال وكذلك

على أو بها، الاعتقاد ضرورة على علمائنا لدى إجماع يوجد ولا ضروريّاته، أو المذهب أصول من أنها

من يظهر الذي أنّ أفاد إذ التكوينيّة، بالولاية القائلين من أنّه رغم الخميني الإمام فهذا تبنّيها

هو سبحانه الحـقّ وأنّ الدّعـاء، استجابة قبيل من والمعجزات الكرامات «جعلوا أنّهم العلماء

 . ومن الواضح أنّ هذا يشكل رفضاً لأساس الولاية التكوينيّة. [20]الفاعل لكلّ هذه الأمور»

دليل لا وأنه المذهب، ضرورات من التكوينية الولاية كون عدم على مغنيّة جواد محمد الشيخ أصرّ وقد

«كلّ ـ: الأشياء على التكوين بولاية (ع) الأئمة خصّ االله إنّ قالوا الذين على رداً ـ قال إذ عليها،

لا بالوقوع العبرة ولكنّ تعالى، عباده يقولها بكلمة الأرض على السماء إطباق حتى االله، بإذن ممكن شيء

متناً القطعي بالدليل منحصر هنا الإثبات طريق أنّ شكّ من وليس بالثبوت، لا وبالإثبات بالإمكان،

وجوب لأنّ غيره؛ على لا وحده عليه حجّة فهو البعض، عند النص هذا قيام فرض وعلى هو؟ فأين وسنداً،

 . [21]الإيمان بولاية التكوين ليس من ضروريات الدين ولا المذهب...»

المذهبة أو الدين ضروريات من تكون أن فضلا (ع) للأئمة التكوينية الولاية يرى لا الخوئي السيد وكذلك

بل الولاية التكوينية الله من ضروريات الدين فقال حول الغلو: 

التشريع إلى الراجعة الأمور أن يعتقد أنه إلا سبحانه بألوهيته الاعتراف [االله] إليه ينسب من منهم

والرازق الخالق وأنه والمميت المحيي أنه فيرى - ع - أحدهم أو المؤمنين أمير بيد كلها والتكوين

باطلا كان وإن هذان واعتقادهم جهرا. - ص - الأكرم النبي وأيد سرا السالفين الأنبياء أيد الذي وأنه

والتشريع التكوين إلى الراجعة الأمور أن على يدل العزيز الكتاب إن حيث حقا الواقع خلاف وعلى واقعا

عقيدة بذلك الاعتقاد نعم به الملتزم بكفر الحكم في موضوعية له مما ليس أنه إلا سبحانه االله بيد كلها

وفوض مملكته تدبير إلى يرجع عما نفسه عزل قد والملوك السلاطين كبعض سبحانه االله أن معناه لأن التفويض

أو بالعربية المنظومة الأشعار في يترائى ما كثيرا وهذا وزرائه أحد إلى إليها الراجعة الأمور



الفارسية حيث ترى أن الشاعر يسند إلى أمير المؤمنين - ع - بعضا من هذه الأمور وعليه فهذا الاعتقاد

هذه كفر فيبتنى تعالى الواجب بذات مختصة والتشريع التكوين إلى الراجعة الأمور فإن للضروري انكار

فيما الكفر يوجب إنما أنه أو مطلقا الكفر يستتبع هل الضروري انكار أن من قدمناه ما على الطائفة

فنحكم الدين؟ من بالضرورة ثبت ينكره ما بأن عالما كان إذا كما - ص - النبي تكذيب إلى رجع إذا

بعض في ورد ما بسبب له حصلت لشبهة بذلك اعتقد من بين فنفصل الثاني على وأما الأول على بكفرهم

وبين سبحانه الله باختصاصها يعلم أن غير من الأمور تلك في مفوضون - ع - أنهم ظاهره مما وغيرها الأدعية

الصورة في بكفره بالحكم الذين من بالضرورة خلافه ثبت مما يعتقده ما بأن العلم مع بذلك اعتقد من

 [22]الثانية دون الأولى»

الإيمان أصول من هي ولا الإماميّة، الشّيعة لدى الأساسيّة المعتقدات من ليست التّكوينيّة فالولاية

وإثباتاً. نفياً والبرهان للدّليل تخضع التي النظريّة الاعتقاديّة الفروع من هي وإنّما وأركانه،

وانطلاقاً من ذلك، لا يضرّ عدم الاعتقاد بها في تشيع الشّخص وصحّة معتقده. 

 الضرورة المتأخرة إخراج لعلماء الطائفة: 

من العديد إخراج معناه الذكر الآنفة عليها المترتبة والأحكام المتأخرة بالضرورة القول أن والواقع

كبار علماء الطائفة من إطار التشيع بل تكفيرهم - والعياذ باالله - كما هو الحكم الثالث مما مرّ. 

المعروف الراوي الرحمن عبد بن يونس قبله ومن بالقياس - ينقل كما - القائل الجنيد ابن فمثلاً

يخرجان من التشيع لكون نفي القياس في مذهبنا من ضروريات المذهب. 

لكونهم التشيع من يخرجون التستري والمحقق الخوئي والسيد الصدوق الشيخ وتلميذه الوليد ابن والشيخ

يقولون بسهو المعصوم والحال أنه من ضرورات المذهب في هذه الأعصار. 

العقديات من وكثير - الأئمة على الأنبياء وبأفضلية للغيب الأئمة علم بعدم القائل المفيد والشيخ

المخالفة لمشهور اليوم - خارج عن التشيع لأن هذه الأمور من ضروريات المذهب اليوم. 

والسيد المرتضى الذي رفض حجية خبر الواحد والذي يعدّ اليوم من ضروريات المذهب خارج عن التشيع. 

عن خارجون الأذان في الثالثة الشهادة ببدعية القائلون السبزواري والمحقق والثاني الأول والشهيد



التشيع لكونها من ضروريات المذهب في عرف بعضهم اليوم. 

كذلك التشيع عن خارجان االله لغير التكوينية للولاية الرافضان الخوئي والسيد مغنية جواد محمد والشيخ

الواحد تتساقط المامقاني ادعاها الذي المذهب لضرورة المخالفين العلماء ورؤوس تطول ذلك في والأمثلة

لأصحابها، حادثة الضرورة وإنما بالمتقدمين في دخل لها ليس المتأخرين ضرورة أن نقول أن إلا الآخر تلو

من ويسلم الزمن نفس في مخالفوها ويضلل معين زمن في المذهب تحكم التي هذه ضرورة أي نقول وحينئذ

قبل!! 

واحدة سلة في وتضعهم التشيع من والمتقدمين المعاصرين تخرج المتأخرة الضرورة مخالفة أن قيل وإن

المذهبية الضرورة لمخالفتهم التشيع عن خارجون مضلون ضالون ذكرهم المار الطائفة علماء كل هذا فعلى

وحتى وإن لم يعيشوها ولا أظن أحداً يقول بهذا. 

القضية ثبوت بمجرد الضرورة لفظة يطلق أن بلغ ومهما كان مهما أحد لأي ينبغي لا إنه نقول: هنا ومن

حقه من ليس المقابل في ولكن يمنعه، أن أحد حق من وليس رأيه طرح في الحق له نعم غيره، دون أحد عند

تقبل لا بيئة في زلنا ما لأننا غيره وتضليل لإخراج سهماً لتكون عنده تثبت قضية كل على الضرورة إطلاق

الرأي والرأي الآخر مع ادعاء بعضهم أن الحوزات العلمية قائمة على الرأي والرأي الآخر. 

 التعريف المختار للضرورة: 

ومن هنا وبعد بيان هذه الأمور ننطلق لنبين التعريف المختار عندنا في الضرورة المذهبية كالتالي: 

أو السنة أو الكتاب من - فقهية أو عقدية أكانت سواء - القضايا من قضية ثبوت هي المذهبية: الضرورة

أي في أحد منهم يشذ لا بذلك جميعاً الطائفية علماء واتفاق - ودلالة صدوراً - قطعياً ثبوتاً كليهما

زمن وأي مكان. 

وأفضل مثال لذلك: 

ذلك في الطائفة اختلاف وعدم الثقلين وحديث الغدير كحديث المتواتر بالنص المؤمنين لأمير الخلافة ثبوت

من زمن النص وإلى يومنا هذا. 



مصادر من مصدراً يعدّ لا مما ذلك غير أو الشهرة أو الإجماع لإخراج قيد والسنة» الكتاب «من وقولنا

العقائد والأحكام. 

الاتفاق قيد بدون التعريف في كافية قطعياً ثبوتاً لفظة كانت وإن الطائفة» علماء «اتفاق وقولنا

بذلك شهد كما - دلالة سنداً - الأصولية المسائل في حتى الخلاف فيها يقع مما القضايا بعض لكون ولكن

كانوا القدماء أن «الظاهر ذلك: في قال الضرورة، مخالف وخروج كفر ادعى الذي نفسه البهبهاني الوحيد

- المذهب ضروريات من ضرورة الخلافية الأصولية المسائل نعتبر لا وعليه الأصولية» المسائل في مختلفين

كما هو قيد في التعريف الأول الذي ذكرناه. 

لا ضرورة الضرورة صيرورة أن أي تتبدل ولا تتغير لا الضرورة أن لبيان مكان» وأي زمن «أي في وقولنا

دخل لها بالزمان والمكان. 

 وخلاصة الكلام: 

لمجرد مسألة لكل الضرورة بتصدير يستعجلوا ولا يتريثوا أن والمحققين والفقهاء العلماء على إن

مجالاتها في الطائفة علماء تخرج النظرية بمرتكزاتها الضرورة لأن ذاك، أو هذا عند ثبوتها

التطبيقية. 

يدلوا أن الأبحاث ويتابعون يقرؤون الذين الفضلاء من ونتمنى المطلوب، بيان في وفقت قد أكون أن أرجو

البحث روح ويحيى المسألة هذه عن الغشاوة يجلي بما القضية هذه في ويحققوا المسألة، هذه في بدلوهم

غيرنا ولعل أعمق ومناقشة تأمل مزيد يحتاج بحثنا أن ندرك لأننا الجادين والباحثين المفكرين عند

تتضح لديه الفكرة أكثر واالله من وراء القصد. 


