
الإسلام وتاريخه الأنثروبولوجي

الباب فتح الغربي»، النقد موقع من سعيد «أدوارد الماضي الأسبوع مقالة على تعليقه في الأصدقاء أحد

ركزت لأنها أعمق نظرها وجهة من تراها بل سعيد أدوارد مشروع توازي فكرية بمشاريع تتعلق مقارنات على

على مثالا حلاق وأئل مشروع ويعطي الغربية للحداثة الأداتية العقلانية طبيعة على النقدية رؤيتها في

ذلك.

سعيها في وذلك الحداثة بعد ما نقد سياق في المشاريع هذه وضعنا ما إذا مشروعة المقارنات تبدو قد

ففي وأخلاقيا، وثقافيا واجتماعيا معرفيا الأوروبية ذاتها حول تموضعها في الغربية المركزية لتفكيك

ومرورا النقدية فرانكفورت مدرسة من بدءاً مختلفة معرفية حقول وفي متعددة نظريات برزت السياق هذا

بفلاسفة الاختلاف وليس انتهاءً عند أدب ما بعد الاستعمار.

خصوصا سعيد، أدوارد نظر زاوية من الاستشراق ينظر لم حلاق وائل أقول: الصديق ملاحظة إلى بالعودة لكن

الغربية الحداثة ثنائية ضمن إليه نظر بل المستحيلة، الدولة كتابه وتاليا الشريعة الأساس كتابه في

إعادة إلى يسعى بذلك وهو الغربي، للفكر والاستسلام الخضوع عن البعيد المستقل الباحث موقع من والإسلام

والشريعة والحرية العدالة ومفهوم كالليبرالية كونية أصبحت التي الحداثة مفاهيم في التفكير

على التشريعي فالنص ، الإسلام في التراثية النصوص إلى العودة إمكانية من انطلاقا الوضعي والقانون

وبحكم . الدولة بعقلانية ترتبط التي للعقلانية مفاهيمية صياغة أمكانيات على ينطوي المثال سبيل

منظور من الحداثة مفاهيم تلقي إشكالية أمام مباشرة يضعنا فهو الفقه وأصول الشريعة في تخصصه

من إنطلاقته كانت الذي طه الرحمن عبد المغربي بالفيلسوف يذكرني وهو الشريعة، نصوص في الاجتهاد

كان سعيد اشتغالات لكن الإسلامي. والتراث الفكر من مشتقة حداثية لمفاهيم للتأسيس اللغة وفقه المنطق

الاستشراقي فكره مع تام تحالف في الغربي الأدب وضع بساطة بكل لأنه الغربي الفكر على أوسع تأثيرها

الفكر من مستمدة جميعها المنهجية أدواته أن والأهم المسلم. العربي للإنسان التبخيسية الصورة لإبراز

الغربي نفسه.

ترتبط لا المشكلة أن إلا الغربي الفكر عن الاستقلالية من نوعا تحقق حلاق وائل اشتغالات نظري وجهة من

فلسفة مثل الماضي القرن خمسينات منذ الباحثين من الكثير به انشغل الذي الاستقلالية بمفهوم

وكما انثروبولوجيا، تاريخه يستنفذ لم نفسه الإسلام مصطلح أن المشكلة لكن وغيره. الخطيبي عبدالكبير

أعراق بتنوع الديانات بقية عن الإسلام «ينفرد للعالم كتاريخ الإسلامي التاريخ دراسة رائد هودجسون قال

قيم نطرح أن خلالها من يمكن نهائية مفاهيم على الوقوف صعوبة معناه وهذا إليه»، المنتمين وأجناس



تمثل الحصيلة النهائية للإسلام التاريخي والإسلام العقائدي.

) المهم كتابه مستهل في أحمد شهاب الباكستاني الباحث يرويها التي القصة بهذه مقالي أختم ودعوني

وتخصصت تراثه تناولت التي الضخمة المشاريع رغم الإسلام فهم أزمة في عميق مغزى لها والتي ( الأسلام ما

بين كاشفا حوارا شهدت حيث برينستون؛ جامعة في عشاء مأدبة أعوام عدة منذ «حضرت يقول العمق. من فيه

ومن ، نبيذ كأس من يشرب المسلم الزميل كان . جواره إلى يجلس مسلم وباحث ، بارز أوروبي فيلسوف

في جواره الجالس جاره يستأذن أن إلا المطاف، نهاية في يسعه ولم رآه، مما اندهش الفيلسوف أن الواضح

أن يطرح عليه سؤالاً شخصيا جريئا ، وهكذا دار الحوار بينهما:

هل تعتبر نفسك مسلما ؟

أجل

لماذا تشرب النبيذ إذا ؟

ابتسم الزميل المسلم ابتسامة ودودة، ثم قال:

أنا من عائلة مسلمة منذ ألف عام، وهي لم تتوقف عن تناول النبيذ طيلة تلك القرون.

بدا الضيق على قسمات وجه أستاذ المنطق الشاحبة، الأمر الذي استدعى من زميلي مزيدا من التوضيح:

كما ترى نحن مسلمون ونشرب النبيذ

استمرّت حيرة وتساؤل صاحبنا

ولكني لا أفهم

حقا ولكني لا أفهم !!.

موضع توضع لم ثقافية اجتماعية تاريخية لحالات متعددة صور من واحد نموذج هو الباحث رواه ما

المساءلة والنقد تحت إطار الإسلام.


