
الذاكرة الشعرية العربية وسؤال التحولات

راسخة العربية الشعرية الشفهية الذاكرة سلطة كانت الأكرم نبيه على الكريم القرآن نزل حينما

حجية يدعم بما والأدب، والحديث الفقه وعلم التفسيرية المدونات في إدماجها لاحقا جرى ثم ومتينة،

بينما شاعره، واستقلال الشعري النص استقلالية الأحوال معظم في يغفل توظيف في وسلطته، القرآني النص

وبين والدين والاجتماع الثقافة في شفهي هو ما بين فاصلا حدا ليضع القرآني النص جاء ذاته الوقت في

والعالم للشعر نظرته في العربي عليها نشأ التي والتقاليد العادات منها وبالخصوص كتابي، هو ما

والكون، وقد تطلب مثل هذا الوضع رؤية جديدة للنص الشعري تختلف تماما عن سابقتها.

لذلك السؤال الذي أطرحه هنا هو:

جهة، من الشعري للنص مختلفة رؤية من وجوده في القرآن يستدعيه ما بين المفارقة هذه تفسير يمكن كيف

وبين ما أثير حوله من دراسات قد عززت سلطة الذاكرة وثبتتها من جهة أخرى؟

فرانس» دي «الكوليج في ألقاها التي محاضراته ففي القرآني، بالنص الأولى الحداثة جذور أدونيس يربط

العربية» «الشعرية عنوان تحت كتاب في لاحقا جمعت التي 1984م، عام في العربية الشعرية حول باريس في

على أيضا جديدة وبقراءة والعالم، للإنسان جديدة بقراءة المعرفي المستوى على جاء القرآن أن يرى كان

الرؤية ثقافة إلى والارتجال البديهة ثقافة من النقلة تمت إثرها «على إذ التعبيري، الشكل مستوى

والتأمل»

لكن هذه النقلة لم تتم بسلاسة !

أخرى، بشعوب العرب امتزاج نتيجة واجتماعية سياسية وثورات صراعات الهجري الثاني القرن في حدثت فقد

العربي، وغير العربي المسلم بين التفريق وعدم والعدل بالمساواة المطالبة منها عديدة ظواهر وبروز

هو بما تتصل طبيعتها وأفكار، رؤى إنتاج حاولت متعددة، ثقافية فكرية حركات ذلك كل يقابل وكان

فارسي أو شرقي.

كبار من اثنان الحركات لهذه تصدى العربية، الهوية ضياع من والخوف الظروف، هذه خلفية فعلى



المثقفين العرب -حسب أدونيس- الأول الخليل بن أحمد الفراهيدي (100- 170) والثاني هو أبو عثمان

عمرو بن بحر الجاحظ (159- 255) وكلاهما عربيان من مواليد البصرة.

والقافية، الوزن وهي ألا بخصائصها الاهتمام خلال من العربية الشفوية للشعرية ينظّر أن استطاع الأول

كانت فإذا الشعرية. المقاربة وبخصوصية العربية، اللغة بخصوصية جهتين من باللغة اهتم الآخر بينما

في وإنما المعنى، في ليست فالشعرية لذلك تبعا فإنه المعنى، في لا اللفظ في تكمن عنده اللغة خصوصية

اللفظ.

الشعرية نصوصهم في معكوسا دورا مارسوا جهتهم من الشعراء لكنّ عندهما. تتوقف لم المقاربات أن يد

في ورقّقّ المعاني في ألطف من (أول قتيبة ابن يقول كما الوليد بن فمسلم القرآني، النص تأثير تحت

لغة من بدلا الحاضرة لغة استخدم جهته من برد بن بشار القرآني. النص بلاغة يستلهم أن وحاول القول)

الشعرية تجربته في تمام أبو بينما الممكنة. حدودها أقصى إلى اللغة هذه أوصل نواس أبو البادية.

انطلق من رؤية ترى «أن الشعر نوع من خلق العالم باللغة».

النقاد، من الكثير عند والقديم» «المحدث مسمى تحت نقديا صراعا أوجدت وغيرها الشعرية المحاولات هذه

منهم من انتصر للقدماء في طريقة القول الشعري ضد طريقة المحدثين.

والصرفية النحوية تراكيبه ويبحث وبيانه بلاغته ويتأمل القرآني النص يدرس أن حاول من أيضا ومنهم

والأدبية مستشهدا بالكثير من أبيات الشعر الجاهلي كما فعل الفراء (207) في كتابه (معاني القرآن).

لكنهم جميعا بالنهاية رفضوا – تصريحا أو ضمنا – مقارنة النص القرآني بأي نص شعري آخر.

أنهما يرى مهمين ناقدين عند التوقف وكان اللاحقة، القرون في – أدونيس نظر في – استمر الصراع لكنّ

وبيانية أسلوبية آليات وفق المحدثين طريقة على الشعري للقول الانتصار في كبيرة بفاعلية ساهما

التي نظريته في (471 – 400) الجرجاني القاهر عبد عند وبالخصوص القرآني، النص على بالأساس اعتمدت

أول أدونيس يراه الذي (336 – 267) الصولي أبوبكر هو الآخر الناقد بينما القرآني، النظم حول صاغها

من دافع عن طريقة أبي تمام الشعرية المحدثة مقابل طريقة القدماء.

أن اعتبار على النصوص من الفكري الجانب أيضا تأثيره طال القرآني الفضاء أن إلى أدونيس وينتهي

القرآني الأفق هو مثلما العرب عند الشفوية الشعرية السمات من ليست والتدبر والتأمل الفكر إعمال



كالنص الصوفي (النفري) على سبيل المثال.

الأولى جذورها ارتبطت التي نفسها العربية الحداثة انتكاسة هي بانتكاسة مُني الفضاء هذا تأثير لكن

بالقرآن حينما سقطت بغداد على يد المغول في منتصف القرن السابع الهجري.

الغربية الحداثة تأثير من مسقطة رؤية سوى يكن لم أدونيس يطرحه الذي التأويل أو التفسير هذا إن

حياتها في الذات إلى وانتماء ورفض تمرد فعل الحداثة أن ترى إذ العربي، الشعري الموروث على

موضع القرآني النص يوضع أن نقبله لا ما لكن شك. بلا القرآني الحدث على تنطبق رؤية وهي المعاصرة،

التأثير قصدية غياب هو هنا اللاوعي بالتأثير أعنيه وما الحداثة، بداية باعتباره اللاوعي التأثير

ارتبط الذي الفرنسي الشاعر بودلير حداثة إلى مباشرة يحيلنا وهذا الفرد، إلى الخطاب من المباشر

من الأول النصف في باريس مدينة في تطوافه أثناء حسية مشاهدات على الأولى بالدرجة عنده الحديث مفهوم

المدينة تعيشه الذي للتطور خاضعين البشر، من هائل حشد سوى تعني لا المدينة حيث عشر، التاسع القرن

في تسارع زمني مهول.

المعرفية العوامل لكل يتسع فضفاض القرآني» «الفضاء مصطلح أن هو أدونيس تأويل عن يغيب ما لذلك

السياسية منها والاقتصادية والدينية والثقافية والاجتماعية في تركيب نظرية عن جذور الحداثة الأولى.


