
حسن الخلق ـ 2

بسم االله الرحمن الرحيم

الطيبين بيته أهل وعلى والمرسلين، الأنبياء أشرف على والسلام والصلاة العالمين، رب الله الحمد

الطاهرين، واللعنة الدائمة على أعدائهم أعداء الدين. 

مِن عُقْدَةً وَاحْلُلْ ~ أَمْرِي لِي وَيَسِّرْ ~ صَدْرِي لِي اشْرَحْ ﴿رَبِّ

لِسَانِي ~ يَفْقَهُوا قَوْلِي﴾. [طه: 25 ـ 28.].

الأخلاق‏ محاسن جعل وجل عز االله «إن قوله: وهو (ع) المؤمنين أمير عن الوارد الحديث عن كلامنا زال لا

وصلة بينه وبين عباده، فحسبُ أحدكم أن يتمسك بخلق متصل باالله تعالى».[نزهة الناظر، الحلواني: 52.].

الخلق العظيم للنبي (ص): 

تعالى قوله وهي لذلك، المناسبة الآية نذكر أن بد لا الخلق حسن عن ذكرناها التي للرواية وبالعودة

أنه له ويشهد رسوله يصف الكريم فالقرآن .[ .4 [القلم: عَظِيْمٍ﴾. خُلُقٍ لَعَلَى ﴿وَإِنَّكَ :

عن أوردناها التي الرواية في تقدم كما الخلق حسن هي والعبد االله بين التي والصلة عظيم. خلق على

الإمام علي (ع). 

لاحتجنا فيها العظيم الخلق مفردات عن وبحثنا وسيرته (ص) النبي حياة استقرأنا لو الأمر واقع وفي

رياض من الزهور بعض نقتطف لكننا به. الإحاطة استطاع لما ذلك في عمره الإنسان قضى لو بل لسنوات،

النبوة بما يسع به الوقت والحال، لكي نتعلم درساً منها ونحظى ببركتها.

آثار حسن الخلق : 

إن الخلق العظيم الذي امتاز به رسول االله (ص) يجعلنا نسلط الضوء على دور الأخلاق في حياة الإنسان. 



فمن انعكاسات مكارم الأخلاق على الفرد:

أمير الإمام يقول بالسعادة. الشعور من حالة يعيش الصفة بهذه يتصف فمن : بالسعادة الشعور -1

الحديد أبي ابن البلاغة، نهج [شرح نعيماً». الخلق وبحسن ملكاً، بالقناعة «كفى : (ع) المؤمنين

المعتزلي19: 54.].  

الصفة، هذه لديه تتجسد أن بد لا الكمال عن يبحث ومن والسعادة، النعيم عاش الخلق بحسن تحلى فمن

التوازن حالة يعيش فمن وغيرها، والروحية العقلية والمستويات، الأصعدة جميع على لديه بارزة وتكون

في حسن الخلق، وعلى جميع المستويات، فلا شك أنه سوف يعيش السعادة. 

حسداً، قلبه امتلأ فذاك الحال؟ يكون فكيف الحسد، بصفة يتصف لا بمن مثلاً، الحسود قارنّا أننا ولو

يعيش المرض بهذا يُصب لم من أن شك لا متنعماً؟ سعيداً يكون فأيهما الحسد، وطأة من قلبه أفرغ وهذا

السعادة والنعيم، بخلاف ذلك. 

يقول الإمام الصادق : «من ساء خلقه عذب نفسه». [الكافي، الكليني 2: 321. ].  

هذا هو الانعكاس الأول لحسن الخلق على شخصية الإنسان. 

مال، من يملك ما إلى يشار فلا ويحبه، الخلق، حسن بأنه إليه يشير الجميع أن فترى : الناس محبة - 2

ولا من مكانة اجتماعية، فإن النفوس جُبلت على حب من أحسن إليها، ومن أحسنتَ إليه فقد ملكتَه. 

شواهد وهناك الصفة، بتلك يتمتع لا ممن غيره تحقيقه عن يعجز ما صاحبه يحقق بسيط أخلاقي موقف فرب

كثيرة على ذلك. 

بطلاقة فالْقَوهم بأموالكم، الناس تسعوا لن إنكم المطلب، عبد بني «يا : (ص) االله رسول عن الرواية في

بأموالكم الناس تسعوا لن «إنكم : أخرى رواية وفي .[.103 :2 الكليني [الكافي، البِشر». وحسن الوجه

فسَعُوهم بأخلاقكم». [من لا يحضره الفقيه، الشيخ الصدوق4: 394.]. 

فَظّاً كُنْتَ وَلَوْ لَهُمْ لِنْتَ االلهِ مِنَ رَحْمَةٍ ﴿فَبِما : بقوله ذلك يؤكد الكريم والقرآن

جهد، من (ص) االله رسول يبذل فمهما .[.159 عمران: آل حَوْلِك﴾.‏[ مِنْ لاَنْفَضُّوا الْقَلْبِ غَليظَ



وما يسلكه من سبل في الإقناع، فلا يستطيع أن يحقق انجذاب الآخرين إليه، وتأثرهم بشخصه، وهو ما تحقق

أن أمكن ولما والرسالة، الدعوة إبلاغ في النجاح من بلغ ما يبلغ أن استطاع لما ذلك ولولا زمانه. في

تصل الرسالة إلينا اليوم. 

في يؤثر وأن العملي، الواقع في النظرية الرسالية المفاهيم يجسد أن استطاع أنه أخرى وبعبارة

متأثرين الإسلام في الكثيرون دخل وقد وشدة. وحشية من المجتمع ذلك عليه كان ما مع عملياً، المجتمع

بالخلق النبوي العظيم. 

مريض، إنه له: فقيل يوم، ذات (ص) االله رسول فافتقده (ص) االله لرسول الأذى كثير اليهود أحد كان فقد

عنه أثر وقد الإلهي. النبوي الخلق هو هذا ولكن ذلك. من الأصحاب فتعجب نزوره. بنا هلمّوا لهم: فقال

(ص): قوله : «أدبني ربي فأحسن تأديبي». [بحار الأنوار، المجلسي16: 210.].  

فلما رأى اليهودي ذلك لم يسعه إلا أن يُسلم على يدي النبي (ص).

البيت حول شديداً الزحام وكان مكة، إلى جاء (ع) العابدين زين فالإمام (ع) الأئمة حال كان وهكذا

زين الإمام أتى فلما يستطع، فلم الحجر استلام فأراد حاضراً، الملك عبد بن هشام وكان الحرام،

واحتراماً منه هيبة طوعي، بشكل وشمالاً يميناً عنه الناس تفرق الحجر من قريباً وبلغ (ع) العابدين

له، وكل ذلك لما شاهدوه من حسن خلقه وسيرته، وإلا فإنه لم يكن لديه قوات جيش ولا شرطة ولا غيرها. 

وما المدينة، في الأمويين وعوائل الحكم، بن مروان عائلة إليه التجأت المدينة ثورة حدثت وعندما

كربلاء واقعة بعد ذلك وكان االله، رسول بنص الملعون، ابن الملعون الوزغ، بن الوزغ مروان! ما أدراك

لا هو، بأخلاقه هؤلاء مع تعامل لكنه عينيه، بأم (ع) العابدين زين الإمام شاهدها التي الدموية

بأخلاقهم. فآواهم، وأدخل نساءهم مع نسائه، وحفظ دماءهم وأعراضهم، وهم ألدّ أعدائه.

الكليني8: [الكافي، الأرزاق». كنوز الأخلاق سعة «وفي : (ع) علي الإمام يقول : الرزق سعة - 3

ومن .[.396 المجلسي68: الأنوار، [بحار الرزق». في يزيد الخلق «حسن : (ع) الصادق الإمام ويقول .[.23

الطبيعي فمن الناس، مع التعامل تتطلب التي الأعمال من غيره أو تجاري لعمل يتصدى من أن ذلك أسباب

أن يكون محبوباً لديهم، ثقة عندهم فيكثر التعامل معه، ويزيد رزقه بسبب ذلك. 

عقاباً، ولا ثواباً، ولا ناراً، نخشى ولا جنةً، نرجو لا كنا «لو : (ع) المؤمنين أمير عن الرواية وفي



لكان ينبغي لنا أن نطلب مكارم الأخلاق، فإنها مما تدلّ على سبيل النجاح». [مستدرك الوسائل، النوري

الطبرسي11: 193.].

أخلاقاً هناك نشاهد يقولون: العلم، وطلب الدراسة أجل من للغرب يذهبون عندما شبابنا أن نجد هنا ومن

فترى القيم، تلك فيهم تجسدت ولكن ناراً، يخشون ولا جنة يرجون لا فأولئك بالأساس، الإسلام أخلاق هي

بها أولى ونحن العظيمة، الإسلام ومبادئ قيم من ذلك وأمثال الصغير، يحترم والكبير جاره، يحترم الجار

من غيرنا، لكننا تركناها وضعفت في نفوسنا وسلوكنا، فتخلفنا وتقدموا. 

درجات عظيم خلقه بحسن ليبلغ العبد «إن قال: أنه (ص) الأعظم النبي فعن : الآخرة في الدرجات رفعة - 4

[مجمع جهنم». في درجة أسفل خلقه بسوء ليبلغ وإنه العبادة، لضعيف وإنه وشريفالمنازل، الآخرة

الزوائد، الهيثمي8: 25.].  

الليل وتقوم النهار تصوم «فلانة : له فقيل امرأة عن أُخبر (ص) االله رسول أن المطلب، هذا على وكشاهد

المكتوبة، تصلي وفلانة قالوا: النار. أهل‏ من‏ هي‏ فيها خير لا : قال بلسانها. جارها وتؤذي وتتصدق،

غرر في الأنوار [مشكاة الجنة». أهل‏ من‏ هي‏ : االله رسول فقال: جارها. تؤذي ولا رمضان، شهر وتصوم

الأخبار، أبو الفضل، علي بن الحسن الطبرسي: 214.].

لكنه متعبداً يكون وقد الجنة، في العظيمة المنزلة على يحصل لكنه العبادة ضعيف يكون قد فالإنسان

يدخل النار، كل ذلك راجع إلى الخلق. 

الدين بل ومعاملة، عبادة دين هو إنما فحسب، عبادة دين يكن لم فالإسلام تأمل، وقفة منا يتطلب وهذا

وجعله الإنسان لبناء وسيلة هي إنما الهدف، هي ليست فالعبادة الأخبار، بعض في ورد كما المعاملة

سلوك على انعكاس من للعبادة بد فلا نفسه. ويراقب يراقبه كي بربه ولتربطه مجتمعه، في صالحاً عنصراً

الإنسان ونفسه، ولا بد أن تتجسد عملياً في مجتمعه. 

هذا ما أردنا الحديث عنه في هذه الجمعة، وآخر دعوانا أن الحمد الله رب العالمين. 

وصلى االله على محمد وعلى أهل بيته الطيبين الطاهرين. 




