
إنكار الموت لإرنست بيكر

الإنساني، للسلوك الأساسي المحرّك الجنسية الغريزة عدّ الذي فرويد، رؤية بين مقارنة من بيكر ينطلق

رانك أطروحة إلى بيكر ويميل الأعمق. الدافع هو والفناء الموت رعب اعتبر الذي رانك أوتو رؤية وبين

لما تملكه من قدرة على تفسير أوسع وأعمق للسلوك البشري.

فهو وجودي؛ مأزق في يضعه الوعي وهذا بفنائه. الواعي الوحيد الحيوان هو الإنسان أن بيكر إرنست يرى

ومع العبث، من ضربًا فناؤه له يبدو لذا الخلود. إلى يتطلع أخرى جهة ومن فانٍ، مادي كائن جهة من

معنى حياته، على معنى إضفاء إلى الإنسان يسعى العبث هذا على وللتغلب نهايته. من يقين على فهو ذلك

يجعله خالداً رمزياً لا مادياً، إذ إن البقاء المادي مستحيل.

ولا والجماعي. الفردي المستويين على بطولات صناعة عبر محدوديته تجاوز إلى الإنسان سعي يظهر هنا

والدين والفن الثقافة مجالات يشمل بل فحسب، السياسي أو العسكري الجانب في البطولة معنى ينحصر

لكنها بالخلود، وهماً الإنسان تمنح المشاريع هذه الفناء. ويتحدى المادي فوق يسمو ما وكل والعلم،

في حقيقتها استجابة نفسية لرعب الموت.

 غير أن الفرد الذي يعجز عن مواجهة رعب الفناء بفاعلية قد يسلك مسارات أخرى:

الحاجات ببعض الصارم والالتزام بالتكرار وهوساً صغيرة بطولات ينشئ حيث العصاب، في ينغمس فقد

اليومية. وبذلك يحاول تجاوز رعب الموت عبر تفاصيل ضيقة.

جمالية صور في الفناء يصوغ حيث الإبداع، من شخصي عالم بخلق الرعب مواجهة يحاول فنان إلى يتحول أو

خاصة به.

وهمي عالم في ويعيش تماماً الواقعي عالمه فينهار متماسك، دفاعي نظام بناء عن فيعجز الفصامي أما

يصنع فيه بطولاته الخاصة.

إيجاد عن ويعجز بعمق، وفناءه محدوديته يعي إنسان بل نفسي، مريض مجرد ليس بيكر) نظر (في العصابي



بطولة تمنحه خلوده الرمزي. إنه مأزق البطولة المجهضة، أو الفنان الذي فشل في الإبداع.

عن ناشئ الإنسانية، الكينونة في متجذر إنه بالأساس. وجودي شعور بيكر عند فهو بالذنب، الشعور أما

أخلاقياً ليس الذنب هذا والحدود. الفناء حتمية وبين والبطولة، الخلود في الإنسان رغبة بين الصراع

لمشروع خذلان إذن إنه بها. الوفاء عن وعجزه الوجودية بمسؤوليته الإنسان وعي وليد بل محضاً،

أيضاً، جماعي هو بل فقط، فردياً يظل لا الذنب وهذا الخيال. عن ناجم طفولي شعور مجرد وليس البطولة،

إذ تشترك فيه الحضارات التي تعجز عن مواجهة الموت.

تقيه عقلانية، غير إيمانية قفزة إلى محتاج الإنسان أن رأى الذي كيركغارد رؤية مع هنا بيكر ويتقاطع

كيان على بالاتكاء إلا الإنسان محدودية تجاوز يمكن لا إذ الفناء. أمام واليأس العبث في السقوط من

مطلق لا محدود القدرة والمعرفة.

 ويقدّم بيكر تفسيراً للانحرافات الجنسية بوصفها محاولات دفاعية ضد وعي الفناء:

من للحد والألم، الهزيمة على الواعية السيطرة عبر متعة، مصدر إلى والموت الألم تحويل المازوخية:

القلق.

السادية: سعي للهيمنة على الآخرين لإخفاء هشاشة الذات المذعورة من حتمية الموت.

من كنوع الحيوي، مسارها عن والخروج الجنسية، للحياة الطبيعي النظام على التعالي محاولة المثلية:

الوهم بالتحرر من المحدودية البيولوجية ومن حتمية المصير الجماعي للنوع الإنساني.

الفتشية: رفع الأشياء المادية – كالأدوات والملابس – فوق الجسد الفاني، محاولةً إنكار ضعفه وفساده.

 كل هذه الانحرافات ليست سوى أقنعة دفاعية يبتكرها الإنسان في مواجهة الفناء.

أنظمة من الإنسان عرّت قد التقليدي، الدين غطاء نزعت أن بعد الحديثة، الحضارة أن بيكر ويرى

التساؤل: يطرح وهنا اغتراباً. فراغاً، متزايداً، وجودياً قلقاً كانت والنتيجة الموروثة. الخلود

هل يستطيع الإنسان أن يخترع أنظمة خلود جديدة، أم أنه سيظل غارقاً في العدمية؟



بل دفاعية، أقنعة أو وهمية بطولات بإنشاء الموت رعب من الهروب في يكمن لا الحل أن إلى بيكر ويخلص

طبيعتنا، من أصيل جزء الفناء بأن الإقرار مع معنى، ذات حياة نعيش أن علينا كامل. بوعي مواجهته في

لا عدواً ينبغي إنكاره.


